Pierre Bourdieu et I’Etat

Pierre Bourdieu, Sur I’Etat. Cours au collége de France. 1989-1992, Paris, Seuil, 2012

La parution, au déebut de cette année, des cours prononceés par Pierre Bourdieu au Collége de
France entre 1989 et 1992 a constitué un événement éditorial, et ce a plus d’un titre. Tout
d’abord, cet ouvrage inaugure, dix ans exactement aprés le décés du sociologue, 1’édition
attendue de ses cours — non seulement dans cette institution ou il avait été élu en 1981 mais
¢galement a I’EHESS ou il a enseigné a partir des années 1970. Ensuite, il traite d’une
dimension méconnue de la sociologie de Bourdieu, 1’analyse de I’Etat, qui en constitue
pourtant 1’une des clés et fait de nouveau I’objet, depuis quelques années, d’apres débats
intellectuels et politiques, en raison notamment de ce qu’on pourrait nommer « la grande
transformation néolibérale ». Enfin, parce que s’y donnent a voir I’enseignant au moins autant
que le chercheur, ces cours constituent une sorte de mode d’emploi pour qui souhaite
s’orienter dans un héritage exigeant beaucoup de celles et ceux qui prétendent en hériter, du
point de vue — double et indissociable chez Bourdieu — de I’élaboration théorique et du travail
empirique.

Ce livre a en effet pour vertu essentielle de présenter la sociologie de Bourdieu non
simplement comme opus operatum, c’est-a-dire sous la forme d’un ensemble de résultats
auxquels parvient le sociologue au fil de son périple, mais peut-étre surtout comme modus
operandi, autrement dit comme sociologie en train de se faire, a la fois élaboration et
rectification d’hypotheéses, lecture critique de travaux relevant de disciplines variées (histoire,
sociologie et économie notamment), compte-rendu d’enquétes réalisées ou en cours (sur la
haute fonction publique, sur les politiques du logement, etc.), ainsi que construction d’un
modele permettant de rendre raison de la formation de I’Etat (sous ses formes trés diverses).
Par ailleurs, la sociologie de 1’Etat telle que ’a congue Bourdieu dés I’amorce de ces cours se
présente comme un travail permanent de rupture avec un sens commun, ordinaire ou savant,
d’autant plus prégnant qu’il tend spontanément a fonctionner comme « sens d’Etat », fondé
sur « I’amnésie de la genése » de 1’Etat — et partant sur I’oubli de son caractére arbitraire.

Nous avons pris ici le parti d’évoquer quelques dimensions de 1’ouvrage qui, a défaut sans
doute d’en constituer les traits les plus originaux, nous paraissaient susceptibles d’inviter un
public plus large que celui des revues scientifiques a la lecture de ce livre, dont 1'un des
mérites est de donner a voir (et presque a entendre) un Bourdieu plus accessible que
d’ordinaire. Pour cette raison, nous n’évoquerons guére la situation de ces cours sur I’Etat
dans I’ceuvre du sociologue, ou les polémiques multiples qui les parsement avec des auteurs
aussi divers que Norbert Elias, Karl Polanyi, Barrington Moore, Charles Tilly, Perry
Anderson ou encore Francois Furet. Faire a ces deux aspects toute la place qu’ils méritent
aurait exigé I’écriture d’un tout autre compte-rendu, et nous invitons donc les lecteurs
désireux d’en apprendre davantage sur ces points a se reporter non seulement au court texte
rédigé par les coordinateurs de 1’édition de cet ouvragel, qui se situe en fin d’ouvrage (p. 594-
601), mais aussi aux vidéos (disponibles sur Internet) de la journée d’étude internationale qui
s’est tenue, en janvier 2012 au Collége de France, autour de ces cours.

! Patrick Champagne, Rémi Lenoir, Franck Poupeau et Marie-Christine Riviére, auxquels il importe au passage
de rendre un hommage appuyé pour le travail considérable réalisé, non seulement du point de vue du texte lui-
méme que de tous les indispensables a-cotés (index des noms et des notions, copieuse bibliographie, notes de bas
de page, intertitres nombreux), qui font de ce livre un outil a la fois précieux et d’un usage commode.

1



Conquérir ’Etat comme objet sociologique

S’il est si difficile de conquérir et de construire 1’Etat comme objet sociologique, s’il apparait
« presque impensable » (p. 13), c’est que nous sommes tou-te-s — et les chercheurs-ses a un
degré sans doute supérieur a la majorité de la population, du fait de leur dépendance trés
étroite au systéme d’enseignement — des « inventions d’Etat » (p. 185). A ce titre, la pensée de
chacun d’entre nous se trouve profondément déterminée par des impensés d’Etat, eux-mémes
intériorisés tout au long de nos trajectoires dans des sociétés de part en part étatisées.

\

Cette derniére expression pourra d’ailleurs paraitre étrange a ceux qui, empétrés dans une
tradition philosophique issue de Hegel, tendent & opposer « Etat » et « société civile », laissant
entendre que ces concepts renvoient a des substances ontologiquement extérieures 1’une a
I’autre. L’un des acquis du travail de Bourdieu — dans le prolongement de celui de Michel
Foucault — consiste justement & remettre en cause I’image d’un Etat dénoncé comme parasite
par les uns ou loué comme providence par les autres, decrit comme « fort » dans le cas
francais ou « faible » dans le cas états-unien?, mais généralement concu comme un corps
extérieur aux sociétes et s’imposant a elles du dehors (erreur que dénoncait déja Engels dans
L’Origine de la famille, de la propriété privée et de I’Etat).

Le sociologue met également en garde contre une description de I’Etat qui se réduirait a
I’inventaire de ses fonctions, que celles-ci soient congues — dans une veine fonctionnaliste —
comme cohésives, permettant la concorde d’intéréts particuliers qui, sans son action,
pourraient s’avérer contradictoires, ou, a la suite d’une grande partie de la tradition marxiste,
comme essentiellement conservatrices, assurant de maniere implacable et invariante le
maintien de la domination d’une classe sur une autre (p. 16-19). Penser I’Etat impose ainsi de
déplacer un regard faconné par ces problématiques classiques afin de le saisir dans la
complexité de son émergence, la multiplicité de ses formes et la variété de ses effets.

Au-deld, le travail de Bourdieu refuse de céder aussi bien a «I’illusion de la constance du
nominal » (p. 160), qui améne a se montrer aveugle aux transformations de 1’Etat ou aux
différences entre Etats, qu’a la tentation de le réduire & une pure illusion, qu’il suffirait de
dissiper par les moyens de la polémique théorique ou d’une propagande réfléchie. Dans cette
derniére vision, I’Etat ne serait qu’un mot d’esprit produit par tous ceux — chercheurs en
sciences sociales compris — qui ont intérét & produire la croyance dans I’Etat. Critique demi-
habile, nous dit Bourdieu, puisque, s’en tenant au plaisir facile de la démystification, elle
manque les effets bien réels associés a I’existence de 1’Etat.

Car si le sociologue parle lui-méme, a propos de ’Etat, de « fantdme », d” « illusion » (p. 25),
de « fiction collective » (p. 19), ou encore de « fétiche » (p. 196), c’est en prenant au sérieux
I’étrange propriété de cette fiction juridique, source d’«illusions dont les effets sont loin
d’étre illusoires® » (« illusions bien fondées » au sens de Durkheim). Qu’il s’agisse des
valeurs de « service public », auxquelles les fonctionnaires sont amenés a se conformer ou de
I’ «intérét général », au nom duquel plaident ceux qui occupent (ou aspirent a occuper) des
fonctions électives, mais également de la foi placée dans la valeur des titres scolaires ou de
propriété, le démystificateur a toutes les chances de se mystifier lui-méme s’il omet d’intégrer

Z Cette distinction est d’ailleurs critiquée aujourd’hui pour son européisme sous-jacent. Voir par exemple
Desmond King et Robert C. Lieberman, « L’Etat aux Etats-Unis : nouvelles perspectives de politique comparée.
Pour en finir avec le mythe de 1’Etat “faible” », Revue francaise de sociologie, vol. 52, n° 3, 2011.

® Pour reprendre une expression issue des travaux menés par Pierre Bourdieu et Jean-Claude Passeron sur
1’Ecole. Voir : La Reproduction, Paris, Minuit, 1970.



dans I’analyse les ressorts et les effets non-illusoires de ces fétiches. Comme 1’écrit Bourdieu,
« il s’agit donc pour moi d’étudier la création de ce créateur et garant de fétiches pour lesquels
tout ou partie de la nation est préte a mourir » (p. 196).

Vers une sociogenése de I’Etat

Revenons a la question initialement posée par Bourdieu : comment penser 1’Etat sans faire
entrer, en contrebande, une pensée d’Etat ? La nécessaire restitution critique de « I’espace des
problémes », tel qu’il s’est constitué a propos de 1’Etat dans les sciences sociales, ne saurait
suffire. C’est pourquoi le sociologue, s’inspirant explicitement de Norbert Elias, va chercher
dans I’analyse de la sociogenése de 1’Etat le moyen de se déprendre des évidences d’Etat.

Comprendre et suspendre, au moins par la pensée, I’emprise que peuvent exercer sur nous
aussi bien les hiérarchies d’Etat (qu’on pense, par exemple, a la stratification trés fine que
produit tout systéme d’enseignement), que les actes d’Etat (ne serait-ce que 1’encadrement
temporel qu’assure 1’établissement d’un calendrier) ou encore les rituels d’Etat (examens
scolaires, formulaires administratifs, etc.), revient donc selon Bourdieu & mettre au jour les
conditions historiques dans lesquelles a pu émerger, au sein de sociétés distinctes et sous des
formes variables, quelque chose comme un « Etat ».

En effet, comme vy insiste le sociologue a plusieurs reprises, « dans les commencements, les
choses obscures sont visibles — des choses qui, aprés, n’ont plus besoin de se dire parce
qu’allant de soi » (p. 97). En revenant sur les processus de formation des Etats dans différents
pays (en I’occurrence la France, 1’Angleterre et le Japon), ce qui n’équivaut en rien chez
Bourdieu a une vaine quéte de 1’origine, on a donc toute chance de rencontrer des situations
historiques dans lesquelles I’emprise de I’Etat n’est que fragilement assurée et ol se donnent a
voir, de maniére plus visible, les conditions de son action et de sa domination.

Constat apparemment banal mais auquel Bourdieu donne une importance inédite : toute
politique publique, qu’il s’agisse de fiscalité, d’éducation, de logement, d’emploi ou de
sécurité, suppose que soit acquise et assise la 1égitimité de I’Etat. Or, rien n’est moins évident
selon le sociologue que cette Iégitimité (et les situations de crise de régime, ou d’hégémonie
pour parler comme Gramsci, ou se trouve contestée voire suspendue cette légitimité, nous le
rappellent périodiquement) : « comment se fait-il qu’on obéisse & I’Etat ? C’est au fond ¢a le
probléme fondamental » (p. 231).

Si la fiscalité d’Etat, pour ne prendre que cet exemple, peut ne pas apparaitre comme un
« racket », ou plutdt si elle constitue une sorte de « racket légitime » (p. 206 et p. 323-324),
c’est que I’Etat tel qu’il se présente aujourd’hui — du moins dans la plupart des pays riches —
est le produit d’un processus d’accumulation primitive de capital symbolique. C’est ce
processus qui lui permet d’apparaitre non seulement comme une institution garante d’un ordre
accepté, bon an mal an, par la grande majorité de la population, mais aussi comme une
« banque centrale de capital symbolique » (p. 196 et 342)*.

Un tel processus d’accumulation symbolique a donc accompagné I’accumulation des
ressources financieres qui, grace a la mise en place d’un appareil fiscal ayant peu a peu, a
mesure qu’il s’intégrait a I’Etat, marginalisé les formes féodales de ponction fiscale, ont
permis a 1’Etat de se doter d’un appareil de coercition (armée, police, justice), une structure

* Sur ce concept, voir également : P. Bourdieu, Les méditations pascaliennes, Paris, Seuil, 1997, p. 22?

3



administrative et des services sociaux inégalement étendus selon les pays (plus précisément
selon les rapports de forces sociaux qui les ont fagonnés).

Se différenciant en cela de Norbert Elias ou Charles Tilly” (voir le cours du 17 janvier 1991,
ou Bourdieu discute ces auteurs), il montre que la monopolisation de ressources fiscales et
militaires ne suffit pas & comprendre 1’émergence de I’Etat (et I’affirmation de son emprise).
A la définition classiquement wébérienne de ’Etat, qui caractérise celui-ci comme I’instance
sociale qui détient le monopole de la contrainte physique Iégitime, il convient d’adjoindre la
dimension du symbolique (p. 300-324). L Etat peut ainsi étre défini comme 1’institution qui
revendique avec succes le monopole de la violence physique et symbolique légitime.

C’est donc trop peu d’affirmer que I’Etat assure la reproduction de ’ordre social existant par
la violence ou la coercition. Car on risque alors de n’apercevoir I’action de I’Etat que dans les
crises spectaculaires lors desquelles les classes dirigeantes, affrontées a 1’effritement de la
légitimité etatique, sont amenées a user de 1’appareil de coercition pour réprimer des
soulévements populaires. Au contraire, 1’apport de Bourdieu consiste a mettre en relief la
grande diversité des dispositifs par lesquels les fonctionnements ordinaires et les routines de
I’Etat assurent, sans armes ni tapage, la domestication des dominé-e-s et, beaucoup plus
largement, la normalisation des comportements et la mise en ordre du reel.

L’Etat comme métachamp et la nation comme « invention d’Etat »

On n’accumule pas du capital symbolique comme on monopolise des ressources financieres
ou des moyens militaires. Se pose des lors la question des formes prises par cette
accumulation primitive de capital symbolique dont I’Etat est le produit, et des conditions qui
I’ont rendu possible.

Bourdieu montre avec précision que la genése de 1’Etat renvoie a un double processus de
formation et d’autonomisation : d’un champ du pouvoir, ou ne s’opposent pas simplement des
groupes mais, peut-étre surtout, des modes de reproduction (familial ou a composante
scolaire®) et des principes de légitimation (sang ou talent, tradition ou mérite) ; et d’un champ
bureaucratique faisant intervenir des agents — en France la noblesse de robe, au Japon les
samourais — qui ont partie liée avec la constitution de I’Etat et avec une logique alors en cours
de constitution, celle du « public » (p. 78-109). Ayant acquis des compétences spécifiques (ou
du moins des titres garantissant la possession de ces compétences) dans des institutions
d’éducation qui ne formaient pas encore un systéme d’enseignement, ils se sont faits en
faisant I’Etat.

Si donc I’Etat moderne, selon Bourdieu, ne constitue en rien un « bloc » et ne se réduit pas a
un «corps» ou un «appareil » (pour reprendre le terme de Lénine dans L’Etat et la
révolution), c’est qu’il désigne avant tout un champ qui s’est constitué peu a peu — dans des
conditions historiques particuliéres et propres a chaque pays — comme univers partiellement
autonome, doté de régles, d’enjeux, de ressources et de gratifications propres (p. 35-44). A ce
titre, I’Etat est & la fois objet de luttes, qui ont notamment pour but de modifier les régles
auxquelles les entrants doivent se soumettre ainsi que les limites du pouvoir d’Etat, et traversé
de luttes au cours desquelles les protagonistes tentent de conserver ou de transformer le
partage des ressources spécifiques que 1I’Etat propose.

® Norbert Elias, La Dynamique de 1'Occident, Paris, Pocket, 2003 [1939] ; Charles Tilly, Contrainte et capital
dans la formation de I’Europe, 990-1990, Paris, Aubier, 1992 [1990].
® Sur cette opposition, voir : Pierre Bourdieu, La Noblesse d Etat, Paris, Minuit, 1989.

4



Il apparait donc en chaque moment comme le produit d’un double rapport de forces : en son
sein évidemment (ce qui rend cruciale 1’étude du champ burecaucratique), et vis-a-vis du
dehors, c’est-a-dire de champs renvoyant a d’autres logiques et a d’autres principes de
puissance (religieux, économique, militaire, etc.). Si I’Etat est au cceur des stratégies des
groupes dominants, qui tentent de monopoliser les ressources — matérielles et symboliques —
qui lui sont associées, c’est que « dans la mesure ou il accumule en grande quantité différentes
espéces de capital [économique, militaire, culturel, etc.], [I’Etat] se trouve doté d’un méta-
capital qui permet d’exercer un pouvoir sur tout capital » (p. 312).

Pouvoir sur les pouvoirs, I’Etat s’affirme donc comme « métachamp » (p. 312-313 et p. 489),
support et produit d’une accumulation qui a notamment pris la forme d’une unification et
d’une standardisation. La ou, par exemple, coexistaient une multiplicité de juridictions
(seigneuriale, religicuse, corporative, etc.), I’émergence de 1’Etat se traduit par I’unification et
I’autonomisation progressives d’un champ juridique, et la substitution — par un exercice
constant de codification — d’un droit impersonnel et rationnel (au sens ou il répond a une
exigence de cohérence interne) aux formes féodales de dépendance personnelle. De méme,
c’est a travers la construction non seulement d’une langue unifiée, avec entre autres
I’imposition de normes lexicales et grammaticales, ainsi que 1’édification d’un systéeme
d’enseignement national (p. 162-164), de I’école communale a ’université, que la langue
francaise s’est imposée peu a peu, en dévaluant au passage comme particularismes et
archaismes (« patois ») les multiples langues régionales (p. 191-194).

C’est en ce sens qu’en Se constituant comme tel, 1’Etat a fait la nation (et ce, comme il le
montre, aussi bien en France, en Angleterre qu’au Japon). S’inscrivant dans la lignée des
travaux de Benedict Anderson ou d’Eric Hobsbawm', Bourdieu renverse un schéma qui
demeure profondément intériorisé, notamment a travers 1’action de conformation — morale et
logique — accomplie par I’Ecole, qui place au principe de la formation des Etats 1’existence de
nations culturellement unifiées, occupant un territoire donné et se dotant d’un Etat pour
assurer leur protection (voir les cours du 31 janvier et du 5 décembre 1991). Au contraire, ces
« communautés imaginaires » (Benedict Anderson) que constituent les nations doivent étre
comprises non comme le fondement sous-jacent des processus de formation étatique mais
comme un produit de ces processus.

Bourdieu insiste ainsi sur ce corollaire crucial de la formation des Etats, aujourd’hui bien
documenté : la construction d’une culture nationale (I’« englishness » étudiée par 1’historien
Edward P. Thompson par exemple) est « un artefact construit de toutes pieces par des lettrés »
(p. 249), se fondant en particulier sur un processus d’unification linguistique dont il importe
de restituer la genése. Le travail de Shlomo Sand & propos de I’Etat d’Israél® — mais la chose
est au moins aussi vraie, sous des formes évidemment distinctes, pour la France, I’ Angleterre
ou le Japon — illustre au passage la capacité des Etats, notamment par I’action de leurs
systémes éducatifs, a obtenir de leurs sujets 1’oubli de ce que Bourdieu nomme « I’arbitraire
des origines » et leur adhésion a des cultures nationales soigneusement naturalisées.

*
Si I’ceuvre considérable de Bourdieu n’en finit pas d’inspirer de nombreux travaux dans des

champs de recherche extrémement variés de I’ensemble des sciences sociales, c’est que sa
sociologie apparait en prise avec des enjeux cruciaux propres aux Sociétés contemporaines ;

" \oir Benedict Anderson, L’Imaginaire national. Réflexions sur [’origine et [’essor du nationalisme, Paris, La
Découverte, 1996 [1983] ; E. Hobsbawm, Nations et nationalisme depuis 1780, Paris, Gallimard, 1992 [1990].
& Voir Shlomo Sand, Comment le peuple juif fut inventé, Paris, Fayard, 2008.

5



qu’on pense au devenir de 1’Etat dit « social » ou « providence » ou & la question du pouvoir
symbolique permettant de légitimer des inégalités qui ont recommencé a croitre dans la
plupart des pays industrialisés a partir des annees 1980.

Les cours de Bourdieu sur 1’Etat constituent ainsi un efficace vaccin contre les oppositions
schématiques — entre Etat et société civile, Etat fort et Etat faible — qui ont largement structuré
la sociologie de 1’Etat pendant des décennies. Mais ils posent également des jalons pour
étudier d’une maniére renouvelée les rapports entre Etat et marché, souvent réduits a des
relations de stricte extériorité sinon d’opposition®. Or, une telle réduction améne une partie de
la gauche de la gauche a se contenter d’en appeler a davantage d’Etat et lui interdit de penser
le r6le hautement actif de l’Etat, ou du moins de certains secteurs de I’Etatlo, dans ce qu’on a
appelé plus haut la « grande transformation néolibérale ».

En ce sens, le probléme qui se pose a celles et ceux qui refusent le monde tel qu’il va n’est pas
de fixer in abstracto la part idéale d’Etat ou de marché (avec comme indicateur sommaire la
part des dépenses publiques dans le PIB). Car non seulement la mise en marché, ou plus
précisément la construction et la structuration par I’Etat de marchés, peut parfaitement
coincider avec une emprise accrue du pouvoir d’Etat'* ; mais, a 'inverse, ’histoire du XXx°
siecle nous a enseigné, de la maniere la plus dramatique qui soit (salissant au passage les
idéaux d’émancipation portés par le socialisme révolutionnaire), que 1’étatisation de
I’économie et de la société n’est en rien synonyme d’appropriation populaire et démocratique,
et peut méme aboutir a son contraire.

La sociologie de ’Etat invite donc a poser I’épineuse question politique des formes, ainsi que
des conditions d’émergence et d’exercice, d’un pouvoir public qui se donnerait pour objectif
de « faire progresser I’universel » (pour reprendre les termes de Bourdieu) sans favoriser la
montée d’une minorité « éclairée » prétendant, au nom d’un savoir rationnel diment certifié
par I’Etat, assurer 1« administration des choses » (pour reprendre la célébre et malheureuse
formule de Saint-Simon, reprise & leur compte par Marx et Engels). A I’évidence, cette double
exigence n’est pas soluble dans 1’appel a une simple réforme des institutions qui laisserait
inchangée la structure méme de 1’Etat en tant que « pouvoir placé en apparence au-dessus de
la société » (Engels). Elle suppose au contraire un renversement autrement radical de la
maniére dont sont congus les mécanismes de prise et d’exécution des décisions, mettant a
’ordre du jour la délibération et I’intervention populaire a tous les niveaux.

% Sur les limites d’une telle opposition, voir le chapitre que Bourdieu a consacré a la construction étatique du
marché de la maison : Les structures sociales de I’économie, Par[s, Seuil, 2000, p. 113-153.

1% Sur ce point, voir notamment : Saskia Sassen, Critique de | 'Etat, Paris, Demopolis/Le Monde diplomatique,
20009.

1 Pour un exemple de ce phénomene en matiére scolaire, voir : Pierre Clément, Guy Dreux, Christian Laval et
Francis Vergne, La Nouvelle Ecole capitaliste, Paris, La Découverte, 2011.

6



